
Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 160

Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di
Kelurahan Pampang Kecamatan Panakkukang Kota Makassar

Herman1, Syamsul Bahri2

Sekolah Tinggi Agama Islam Darud Dakwah Wal-Irsyad Makassar1, 2

Email: hermanjamal1295@gmail.com1

syamsulancu0410@gmail.com2

P-ISSN : 2745-7796
E-ISSN : 2809-7459

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji efektivitas penerapan metode dakwah dalam
masyarakat multikultural Kelurahan Pampang, Makassar, dengan fokus pada tiga pendekatan utama
yaitu Bi Al-hikmah (kebijaksanaan), Mauizatul Hasanah (nasehat), dan Mujadilhum Billati Hiya
Ahsan (diskusi dengan cara terbaik). Ketiga metode tersebut dianalisis berdasarkan implementasinya
dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat, serta kontribusinya dalam membangun kesadaran
beragama, harmoni sosial, dan ketahanan moral komunitas. Metode Bi Al-hikmah menunjukkan
bahwa keberhasilan dakwah sangat dipengaruhi oleh penghormatan terhadap keberagaman serta
keterlibatan aktif pemerintah dan organisasi sosial-keagamaan. Pendekatan yang menghargai konteks
budaya dan sosial masyarakat setempat menciptakan suasana damai, toleran, dan partisipatif.
Selanjutnya, metode Mauizatul Hasanah memperlihatkan bahwa penyampaian dakwah melalui
nasehat yang lembut dan edukatif memiliki dampak signifikan dalam membentuk karakter generasi
muda. Program-program bimbingan yang berbasis nilai moral dan spritual berhasil meningkatkan
kesadaran masyarakat terhadap pentingnya pendidikan agama sejak dini, baik bagi anak-anak maupun
orang tua. Adapun metode Mujadilhum Billati Hiya Ahsan menekankan pentingnya pendekatan
personal dan diskusi yang terbuka dalam menyelesaikan permasalahan keagamaan dan sosial.
Pendekatan ini tidak hanya memperkuat hubungan antara pendakwah dan mad’u secara individual,
tetapi juga berperan penting dalam menjaga keharmonisan antargolongan melalui musyawarah yang
adil dan beradab.

Kata Kunci:Metode Dakwah, Toleransi, Multikultural.

http://jurnal.staiddimakassar.ac.id/index.php/aujpsi
DOI : https://doi.org/10.55623

PENDAHULUAN
Negara Kesatuan Republik Indonesia

merupakan sebuah bangsa yang terdiri dari
beraneka ragam suku, adat istiadat, budaya,
bahasa dan agama. Dengan keberagaman
tersebut, Indonesia dikenal sebagai negara
yang menganut prinsip Multikulturalisme.
Dalam konteks agama, ada enam agama
yang diakui oleh Indonesia, yaitu Islam,

Kristen Protestan, Kristen Katolik, Hindu,
Buddha, dan Konghucu.

Konsep multikulturalisme ini bersumber
dari nilai-nilai universal Islam yang dikenal
sebagai “Islam Rahmatan Lil Alamin” yang
artinya ajaran Islam bukan hanya rahmat
bagi umat Islam saja, tetapi juga bagi semua
manusia dari berbagai agama, budaya, ras,
dan etnis. Hal ini mengakui realitas
kehidupan manusia yang multikultural dan
plural, di mana masyarakat terdiri dari

mailto:hermanjamal1295@gmail.com
mailto:syamsulancu0410@gmail.com
http://jurnal.staiddimakassar.ac.id/index.php/aujpsi
https://doi.org/10.55623/au.v3i2


Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 161

beragam suku, etnis, budaya, dan agama
yang berbeda.1

Tingginya tingkat keberagaman yang
ada di Indonesia rawan akan munculnya
ketegangan, konflik dan perpecahan. Oleh
sebab itu, diperlukan tindakan untuk
menumbuhkan kesadaran multikultural agar
nilai-nilai yang terkandung dalam
keberagaman dapat menghilangkan
prasangka negatif, menciptakan dialog dan
saling mengenal perbedaan yang ada
sehingga dapat saling menghargai dan
menghormati.

Toleransi beragama merupakan kunci
utama bagi rakyat Indonesia untuk
mempersatukan segala keberagaman yang
ada. Toleransi berarti penerimaan secara
terbuka terhadap perbedaan-perbedaan yang
ada dan memandangnya sebagai keunikan
dan ciri khas bangsa Indonesia.

Agama sangat berperan aktif dalam
menciptakan toleransi di lingkungan
bermasyarakat. Islam sebagai agama yang
universal dan mayoritas memiliki
tanggungjawab agar senantiasa menjaga
persatuan dan kesatuan di antara umat,
dalam bentuk pelaksanaan dakwah antar-
agama tanpa mengesampingkan toleransi
beragama. Seluruh metode dakwah yang
diterapkan dalam ajaran Islam telah
mencerminkan tingginya nilai toleransi
dalam berdakwah, tanpa ada paksaan
maupun tekanan dalam berdakwah. Allah
swt berfirman dalam QS.Al-Baqarah/2:256
رْ ُف رْ ّي رْ مَ َم ي ِّ رَْم ا مْ يِ ُف رْ رْ اْ مْ ي تيبمّ رُ َم يْن رّ اُّْي َيى اَم مْ رْ اي ل ام
ام ى قٰ ْر فُ رْ ا ِي مَ رْ رُْف ِيا مَ مَ رَ َم رْ ا يُ م َمٰ ي لّ ِيا رْن يِ رْ ّف مَ يِ رُ فُ ا يّ ِياْ

مٌ رّ يِ مَ مٌ رّ يَ مْ ف لل مَ ا مَ ْم مَ ا مَ يُ رْ ا

Terjemahnya:
“Tidak ada paksaan dalam agama Islam.

Sungguh, telah jelas jalan yang benar dari jalan
yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan
beriman kepada Allah sungguh telah berpegang

1Muhammad Turhan Yani, dkk, “Islam dan
Multikulturalisme: Urgensi, Transformasi, dan
Implementasi dalam Pendidikan Formal”, Jurnal
Pendidikan Agama Islam, vol. 8 no. 3 (2020), h. 63.

teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan
putus. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui”.2

Dalam kitab Lubābut Tafsir min Ibnu
Katsir yang di taḥqiq (teliti) oleh Abdullah
bin Muhammad bin Abdurrahman bin Ishaq
Alu Syaikh yang diterjemahkan oleh M.
Abdul Ghoffar E.M., disebutkan bahwa
Allah menegaskan agar tidak ada pemaksaan
dalam memeluk agama Islam. Dalil-

Dalil dan bukti-bukti ajaran Islam sudah
sangat jelas dan gamblang, sehingga tidak
perlu melakukan pemaksaan terhadap
individu untuk memeluknya. Orang yang
hatinya tertutup oleh Allah dan pendengaran
serta penglihatannya terkunci, tidak akan
mendapat manfaat dari paksaan atau tekanan
untuk masuk Islam. Inti dari toleransi adalah
kesungguhan dan keikhlasan. Ikhlas dalam
menjalani agama tanpa adanya paksaan atau
campur tangan dari pihak lain. Quraisy
Shihab menyatakan bahwa tidaklah dipaksa
seseorang dalam menerima suatu
kepercayaan terhadap agama, karena Allah
menginginkan agar setiap individu
merasakan kedamaian. Mengapa ada dipaksa,
padahal jalan yang benar dan jalan yang
sesat telah. Tidak ada paksaan dalam
menganut agama karena telah jelas mana
jalan yang lurus.3

Berdasarkan penjelasan di atas dapat
dimengerti secara sadar bahwa Islam dengan
tegas menyerukan kepada pemeluknya agar
menjunjung tinggi sikap toleransi. Toleransi
artinya pemberian kebebasan kepada setiap
individu untuk melakukan segala hal yang
menjadi hak dan kewajibannya, dengan
catatan hal tersebut tidak memberikan
dampak negatif kepada individu lainnya.

2 Kementrian Agama, “Qur’an Kemenag”, Official
Website Departemen Kementrian Agama RI.

3Iqbal Amar Muzaki, “Pendidikan Toleransi Menurut
QS Al-Baqarah ayat 256 Prespektif Ibnu Katsir”,
Jurnal Wahana Karya Ilmiah, vol. 3 no. 2 (2019), h.
412-414.



Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 162

Dengan kondisi masyarakat yang ragam
akan suku dan agama, maka dakwah kultural
harus berperan aktif mencakup seluruh
lapisan masyarakat.

Terkhusus di Kelurahan Pampang, Kota
Makassar Kota Makassar, yang merupakan
sebuah wilayah yang dipadati oleh penduduk
yang memiliki keragaman budaya dan
agama, masyarakat tersebut berasal dari
berbagai daerah dan memilih menetap
dengan membawa budayanya masing-
masing. Di satu sisi keberagaman yang
tercipta dari perbedaan yang ada dapat
menjadi sebuah ciri khas kekayaan akan
hasanah budaya dan agama, namun di sisi
lainnya apabila keberagaman tersebut tidak
diterima dengan baik maka akan melahirkan
disharmonisasi yang rentan menimbulkan
kesalahpahaman, perselisihan, konflik
hingga benturan.
Tabel : Rincian Jumlah Penduduk Kelurahan

Pampang, Kota Makassar

Sumber Data: Pemereintah Kelurahan
Pampang, Kota Makassar

Data diatas mampu memberikan
Gambaran kemajemukan Masyarakat Kel.
Pampang Kota Makassar. Potensi konflik
besar terjadi pada Masyarakat multicultural
hanya karena berawal dari salah paham dan
ketersinggungan. Untuk mencegah hal
tersebut terjadi maka dakwah multikultural
sangat penting dilakukan untuk mendorong
terjalinnya dialog positif antar semua pihak
yang terlibat di dalamnya dengan senantiasa

menyesuaikan pesan agama dengan realitas
budaya setempat agar lebih relevan dan
dapat diterima oleh seluruh masyarakat.
Hingga akhirnya dakwah multikultural dapat
menjadi metode untuk memberikan
pemahaman dan penerimaan terhadap
keberagaman yang ada, sehingga dakwah
multikultural dapat membantu mencegah
konflik dan menjaga harmoni dalam
masyarakat yang beragam.

METODE
Penelitian ini menggunakan jenis

penelitian kualitatif dengan menggunakan
pendekatan Manajemen Dakwah. Sumber
data penelitian ini yaitu: Pemerintah
Kelurahan Pampang, Kota Makassar, Tokoh
Agama, dan Masyarakat. Metode
pengumpulan data yang digunakan adalah
observasi, wawancara dan dokumentasi.
Teknik pengelolaan dan analisis data
dilakukan dengan reduksi data, display data,
analisis perbandingan dan penarikan
kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Metode Bi Al-hikmah (Kebijaksanaan)
1. Toleransi keberagaman

Keberhasilan suatu dakwah dapat diliat
dari seberapa besar pesan dakwah yang
disampaikan oleh muballigh bisa
memberikan perubahan nyata pada diri
mad’u-nya dan bagaimana para penerima
dakwah ini dapat menerapkan pengetahuan
yang diperolehnya dalam kehidupan sosial
beragama.4

Kondisi masyarakat di Kelurahan
Pampang, Kota Makassar menunjukkan
potret kehidupan sosial yang harmonis dalam
bingkai keberagaman. Masyarakatnya sangat
terbuka dan menjunjung tinggi hak setiap

4 Edwin Pebriyanto and Ali Hasan Siswanto, “Jurnal
Penelitian Nusantara Kearifan Lokal Dan
Multikulturalisme Dalam Dakwah Nusantara :
Revitalisasi Nilai Lokal Dalam Merespons Globalisasi
Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara” 1, no. 2 (2025):
756–61.

Kelompok
Agama

Laki-
Laki

Perem
puan Jumlah

Islam 6.362 6.563 12.925
Kristen
Protestan 870 1125 1995
Kristen
Katholik 392 255 647
Kristen
Pantekosta 111 127 238
Budha 20 30 50
Hindu 15 20 35
TOTAL 7.770 8.120 15.890



Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 163

individu untuk memeluk dan menjalankan
keyakinan agamanya masing-masing tanpa
mengalami diskriminasi. Keberagaman
budaya dan agama yang hadir di tengah-
tengah kehidupan warga bukan menjadi
sumber konflik, melainkan dipahami sebagai
kekayaan sosial yang memperkuat jalinan
kebersamaan. Kesadaran kolektif untuk
saling menghargai telah menjadi fondasi
dalam menjaga kerukunan dan membangun
lingkungan yang inklusif dan damai.

Pengakuan terhadap pluralitas ini tidak
hadir secara tiba-tiba, melainkan tumbuh dari
budaya saling menghormati yang telah
mengakar dan dipelihara dari waktu ke waktu.
Warga Kelurahan Pampang, Kota Makassar
mampu menjalin relasi sosial yang hangat
meskipun berasal dari latar belakang agama
dan suku yang berbeda. Kepedulian terhadap
sesama, kerja sama dalam kegiatan sosial,
dan keterlibatan aktif dalam pembangunan
lingkungan menjadi wujud nyata dari
semangat toleransi tersebut. Nilai-nilai
kebersamaan ini menjadikan masyarakat
Pampang sebagai contoh dalam membangun
kohesi sosial di tengah kemajemukan.

Salah satu faktor penting yang
mendorong terciptanya situasi harmonis ini
adalah peran strategis tokoh agama dan tokoh
pemerintah setempat. Para tokoh tersebut
tidak hanya hadir sebagai pemimpin formal,
tetapi juga menjadi jembatan komunikasi
yang efektif antara kelompok-kelompok
masyarakat yang berbeda. Mereka
mengedepankan pendekatan yang humanis,
memahami konteks sosial dan budaya warga,
serta membangun komunikasi yang empatik
dan penuh penghargaan. Dengan cara ini,
pesan-pesan moral, keagamaan, maupun
sosial yang mereka sampaikan menjadi lebih
mudah diterima dan diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari.

Pendekatan yang digunakan oleh para
tokoh tersebut mencerminkan prinsip dakwah
multikultural dan dialog antarbudaya, yang
sangat relevan dalam masyarakat plural
seperti Indonesia. Dakwah yang tidak
bersifat menggurui, melainkan dialogis dan

kontekstual, menjadi kunci dalam
membangun pemahaman bersama. Dalam
konteks Kelurahan Pampang, Kota Makassar,
pendekatan ini telah terbukti mampu
memperkuat semangat persaudaraan lintas
agama dan budaya, serta menjadi pondasi
kokoh dalam menciptakan lingkungan sosial
yang harmonis dan toleran.

2. Kolaborasi Pemerintah dan Organisasi
Masyarakat dalam Kegiatan Keagamaan.
Keterlibatan pemerintah dan kolaborasi

antar organisasi sangat penting dalam
pelaksanaan kegiatan sosial keagamaan.
Pemerintah dapat memberikan dukungan
dalam bentuk fasilitas, perizinan dan sumber
daya lainnya, sementara kolaborasi
antarorganisasi memperluas jangkauan dan
dampak kegiatan tersebut.5 Sinergi antara
pemerintah dan organisasi juga menciptakan
kerangka kerja yang lebih kokoh dan
berkelanjutan dalam memenuhi kebutuhan
masyarakat secara menyeluruh, baik dalam
ranah keagamaan maupun sosial.6

Kegiatan kolaboratif yang melibatkan
berbagai pihak dalam perayaan keagamaan
memberikan banyak manfaat nyata bagi
masyarakat. Salah satunya adalah
terbentuknya kerja sama lintas sektor, yang
mencakup organisasi kemasyarakatan,
lembaga pemerintah, dan tokoh agama.
Kolaborasi ini memungkinkan penggabungan
sumber daya yang lebih efektif dan efisien,
sehingga pelayanan kepada masyarakat
dalam momen-momen penting seperti
perayaan keagamaan menjadi lebih optimal.
Keterlibatan semua elemen ini juga
mencerminkan bentuk penghormatan

5 Agus Riyadi, “Harmoni Beragama : Model Dakwah
Multikultural Untuk Membangun Perdamaian Di
Nusantara,” Mawa Izh Jurnal Dakwah Dan
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 15, no. 1 (2024):
1–25, https://doi.org/10.32923/maw.v15i1.4321.

6 Zainol Huda, “Dakwah Islam Multikultural (Metode
Dakwah Nabi SAW Kepada Umat Agama Lain),”
Religia 19, no. 1 (2016): 89,
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661.



Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 164

terhadap keragaman agama dan budaya yang
ada dalam masyarakat, sekaligus
memperkuat semangat saling menghargai
antarumat beragama.

Pemerintah setempat memegang peranan
penting dalam menyukseskan kegiatan sosial
keagamaan melalui dukungan resmi dan
fasilitasi yang mereka berikan. Keterlibatan
pemerintah tidak hanya menambah legitimasi
kegiatan tersebut, tetapi juga membuka ruang
sinergi antarwarga dan memperkuat
kepercayaan masyarakat terhadap institusi
pemerintah. Dalam kolaborasi ini, setiap
pihak membawa kapasitas dan keahliannya
masing-masing, yang jika disatukan akan
mempercepat pencapaian tujuan bersama.
Semangat gotong royong dan keterbukaan
menjadi landasan utama terciptanya harmoni
dalam menjalankan program sosial dan
keagamaan yang inklusif dan berkelanjutan.

Selain aspek kolaborasi, koordinasi yang
baik dengan pihak-pihak berwenang menjadi
faktor krusial untuk menjamin kelancaran
pelaksanaan kegiatan. Proses ini mencakup
perencanaan yang matang, pengaturan teknis,
serta pengawasan agar setiap acara dapat
berjalan secara aman, tertib, dan sesuai
dengan ketentuan yang berlaku. Upaya ini
juga dimaksudkan untuk mencegah potensi
gangguan sosial maupun isu keamanan yang
bisa muncul jika tidak dikelola dengan baik.
Dengan adanya komunikasi yang intensif
antarstakeholder, kegiatan sosial keagamaan
tidak hanya menjadi sarana ibadah, tetapi
juga momentum untuk mempererat tali
persaudaraan dan menciptakan kedamaian di
tengah masyarakat.

MetodeMauizatul Hasanah (Nasehat)
a. Nasehat
Mauizatul Hasanah merupakan metode

dakwah yang mengutamakan tutur kata yang
lembut, perkataan yang memberikan
pemahaman dan berisi ajakan kepada semua
orang untuk merenungkan dan memperbaiki
diri mereka sendiri.7 metode ini bermaksud

7 Shihabuddin Najih, “Mau’Idzah Hasanah Dalam Al-

untuk menumbuhkan hubungan yang baik
antara dai dan mad’u-nya, serta menanamkan
nilai-nilai moral dan spritual yang positif
dalam kehidupan sehari-hari.8

Keberhasilan pelaksanaan berbagai
program pemerintah dalam masyarakat
selama ini telah mulai menunjukkan hasil
yang positif, khususnya dalam
menumbuhkan kesadaran akan pentingnya
nilai-nilai sosial dan keagamaan. Meski
demikian, tantangan terbesar seringkali
datang dari kalangan remaja yang sedang
berada dalam fase transisi menuju
kedewasaan. Pada tahap ini, mereka
cenderung mencari jati diri dan memiliki
sensitivitas tinggi terhadap segala bentuk
nasihat atau arahan. Oleh karena itu,
pendekatan yang digunakan harus
disesuaikan dengan karakteristik mereka,
tidak bisa lagi dilakukan dengan cara yang
otoritatif atau memaksa.

Dalam menyampaikan nasihat atau
bimbingan kepada remaja, dibutuhkan
kebijaksanaan dan empati yang tinggi.
Komunikasi harus dilakukan dengan
menggunakan bahasa yang halus, tidak
menggurui, dan menghormati keberadaan
mereka sebagai individu yang sedang
bertumbuh. Penggunaan contoh konkret dari
kehidupan nyata akan jauh lebih efektif
dibandingkan sekadar memberikan teori atau
ancaman. Remaja lebih mudah tergerak oleh
keteladanan dan pendekatan emosional yang
membangun kepercayaan, ketimbang tekanan
yang justru bisa memicu perlawanan atau
pembangkangan. Oleh sebab itu, pendekatan
yang persuasif dan dialogis lebih mampu
membuka hati serta pemahaman mereka.

Qur’an Dan Implementasinya Dalam Bimbingan
Konseling Islam,” Ilmu Dakwah 36, no. 1 (2016):
144–69,
file:///C:/Users/THINKPAD/Downloads/1629-4304-1-
PB.pdf.

8 Vivi Kamelia, “Metode Dakwah Mauidzatil Hasanah
Dalam Membentuk Karakter Santri Pondok Pesantren
Al-Ikhlas Desa Keagungan Ratu Kabupaten Tulang
Bawang Barat,” Skripsi, 2019, 17–20.



Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 165

Melalui metode bimbingan yang tepat,
program-program pembinaan yang
dijalankan terbukti mampu memberikan
pengaruh positif, terutama dalam membentuk
sikap dan perilaku generasi muda. Kesadaran
akan pentingnya menjauhi perilaku negatif
serta memilih jalan hidup yang lebih
bermakna mulai tumbuh di kalangan remaja.
Ini menegaskan bahwa pendidikan karakter
dan pembinaan moral merupakan elemen
penting dalam membangun masyarakat yang
sehat dan harmonis. Keberhasilan ini
sekaligus menjadi cerminan bahwa kerja
keras semua pihak dalam menjalankan
program-program tersebut telah memberi
kontribusi nyata dalam menciptakan
perubahan sosial yang konstruktif.

b. Bimbingan dan pengajaran
Hasil penerapan metode Mauizatul

Hasanah dalam bimbingan dan pengajaran,
tujuannya tidak hanya untuk memberikan
pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter
dan membangun kesadaran moral yang kuat
pada masyarakat. Pendekatan ini berfokus
pada membangun hubungan yang positif dan
bermakna antara pendidik/pembimbing
dengan masyarakay yang dibimbing, serta
membantu ilmu pengetahuan mereka tumbuh
dan berkembang secara terus-menerus.9

Upaya yang dilakukan oleh pemerintah
setempat bersama tokoh-tokoh agama dalam
mensosialisasikan pentingnya pendidikan dan
pemahaman agama telah menunjukkan hasil
yang menggembirakan. Melalui pendekatan
yang bersifat persuasif dan edukatif, mereka
berhasil menyentuh berbagai lapisan
masyarakat, khususnya dalam menumbuhkan
kesadaran akan pentingnya menanamkan
nilai-nilai keagamaan sejak usia dini.
Kegiatan seperti majelis taklim, pelatihan
keagamaan, dan program bimbingan rohani
menjadi sarana yang efektif dalam
menyampaikan pesan moral dan spiritual
kepada masyarakat luas.

9 M Ramdhan, “Metode Dakwah Masyarakat
Multikultur,” Jurnal JMDIK (Manajemen Dakwah
Dan Ilmu Komunikas 1, no. 1 (2024): 1–245.

Kesadaran para orang tua terhadap
pentingnya pendidikan agama bagi anak-
anak mereka pun mengalami peningkatan
yang signifikan. Banyak dari mereka tidak
hanya mendorong anak-anaknya untuk giat
menimba ilmu, tetapi juga turut aktif
mengikuti kegiatan keagamaan yang
sebelumnya mungkin jarang diikuti.
Fenomena ini menunjukkan adanya
perubahan pola pikir yang lebih terbuka dan
progresif, di mana pendidikan agama tidak
lagi dianggap hanya sebagai kewajiban
formal, tetapi sebagai kebutuhan mendasar
untuk membentuk karakter dan akhlak mulia
dalam keluarga.

Dengan meningkatnya antusiasme
masyarakat terhadap pendidikan agama,
inisiatif pemerintah setempat menjadi
semakin relevan dan tepat sasaran. Program-
program yang dirancang untuk memperkuat
pemahaman keislaman tidak hanya menyasar
anak-anak dan remaja, tetapi juga
memberikan ruang bagi para orang tua untuk
belajar dan memperdalam ajaran Islam. Hal
ini menciptakan lingkungan yang kondusif di
Kelurahan Pampang, Kota Makassar dalam
membentuk keluarga yang religius, harmonis,
dan berpengetahuan. Sinergi antara
masyarakat dan pemerintah ini menjadi
fondasi kuat dalam membangun generasi
yang berakhlak, berilmu, dan memiliki
landasan spiritual yang kokoh.

Metode Mujadilhum Billati Hiya Ahsan
a. Pendekatan personal
Pendekatan personal merupakan salah

satu langkah penting untuk membangun
hubungan yang kuat dan memperdalam
pemahaman antara pendakwah serta individu
yang didakwahi.10 Pendakwah terlebih
dahulu harus berusaha untuk memahami
individu secara pribadi, termasuk latar

10 Wahyu Budiantoro and Khafidhoh Dwi Saputri,
“Pengembangan Dakwah Multikultural Di Era
Digital,” ICODEV: Indonesian Community
Development Journal 2, no. 1 (2021): 13–22,
https://doi.org/10.24090/icodev.v2i1.5294.



Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 166

belakang, prespektif individu terhadap agama
dan kehidupan tanpa menghakimi ataupun
merendahkan.11

Keberhasilan para muballigh dalam
membangun kedekatan secara personal
dengan jamaahnya menjadi salah satu kunci
utama dalam efektivitas dakwah di tengah
masyarakat. Kedekatan ini tidak semata-mata
dibangun melalui ceramah keagamaan, tetapi
juga melalui interaksi sehari-hari yang penuh
empati dan kepedulian. Para muballigh hadir
bukan hanya sebagai penyampai pesan
agama, tetapi juga sebagai sahabat,
pendengar, dan penolong dalam berbagai
situasi kehidupan jamaahnya. Kehadiran
mereka yang konsisten dalam berbagai
aktivitas sosial membuat keberadaan
muballigh terasa nyata dan dibutuhkan oleh
masyarakat.

Lebih jauh lagi, hubungan yang dibangun
para muballigh meluas ke ranah sosial
kemasyarakatan, di mana mereka mampu
berbaur dan terlibat aktif dalam berbagai
kegiatan warga. Di wilayah seperti
Kelurahan Pampang, Kota Makassar yang
dikenal multikultural, keberhasilan muballigh
terletak pada kemampuannya untuk
menghargai perbedaan suku, budaya, dan
keyakinan. Mereka tidak memaksakan ajaran,
tetapi mengedepankan pendekatan yang
dialogis dan humanis, sehingga masyarakat
merasa dihormati dan terbuka untuk
berdiskusi. Dengan menjunjung tinggi nilai
toleransi, para muballigh mampu
menciptakan suasana dakwah yang sejuk dan
inklusif.

Dalam menyampaikan pesan-pesan
agama, para muballigh juga menunjukkan
kecakapan dalam memilih bahasa dan istilah
yang sesuai dengan konteks masyarakat yang
mereka hadapi. Mereka menghindari istilah
yang kaku atau sulit dipahami, dan lebih
memilih ungkapan yang sederhana namun

11 Nawawi Nawawi, “Dakwah Dalam Masyarakat
Multikultural,” KOMUNIKA: Jurnal Dakwah Dan
Komunikasi 6, no. 1 (1970),
https://doi.org/10.24090/komunika.v6i1.347.

mengena, agar pesan dakwah dapat diterima
dengan baik. Proses penyampaian dakwah
yang disesuaikan dengan tingkat pemahaman
audiens ini menjadikan kegiatan dakwah
lebih relevan dan efektif. Dengan pendekatan
yang lembut, komunikatif, dan penuh
pengertian, para muballigh tidak hanya
menyampaikan ajaran agama, tetapi juga
membangun kesadaran spiritual dan sosial
dalam kehidupan masyarakat sehari-hari.

b. Pendekatan diskusi
Metode dakwah mujadilhum billati hiya

ahsan mengacu pada pendekatan berdiskusi
untuk menyelesaikan masalah antar individu
maupun golongan pada masyarakat di
Kelurahan Pampang, Kota Makassar dengan
cara yang baik.12 Dalam hal ini, metode ini
menekankan pentingnya berkomunikasi
secara terbuka, adil dan beradab dalam
menyelesaikan perbedaan pendapat atau
konflik yang muncul antar kelompok yang
berbeda dalam masyarakat. Pentingnya
penggunaan argumentasi yang baik dan
bermutu, serta menghormati pandangan dan
kepercayaan orang lain dalam diskusi.
Dengan berdiskusi mendorong terjadinya
dialog yang bermanfaat, dimana semua pihak
dapat saling mendengarkan, memahami, dan
mencari solusi yang menguntungkan semua
pihak.

Metode dakwah yang mengedepankan
bentuk diskusi dan musyawarah mufakat
memiliki peran penting dalam merespons
berbagai persoalan sosial yang muncul di
tengah masyarakat, khususnya di wilayah
Kelurahan Pampang, Kota Makassar. Dalam
lingkungan yang majemuk, pendekatan ini
menjadi sarana efektif untuk membangun
komunikasi yang sehat antara individu
maupun kelompok dengan latar belakang
yang berbeda. Alih-alih menempuh cara-cara
konfrontatif, diskusi terbuka memungkinkan

12 Annisa Zahra Salsabia, Chatib Saefullah, and
Rojudin Rojudin, “Penerapan Metode Mujadalah
Dalam Dialog Antar Iman,” Tabligh: Jurnal
Komunikasi Dan Penyiaran Islam 8, no. 1 (2024): 25–
42, https://doi.org/10.15575/tabligh.v8i1.25140.



Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 167

setiap pihak menyampaikan pendapat dan
aspirasinya dengan saling menghargai,
sehingga konflik yang muncul dapat
diselesaikan secara damai dan konstruktif.

Salah satu bentuk nyata dari pendekatan
ini adalah penerapan metode dakwah
Mujadalah, yakni dakwah melalui dialog
yang penuh hikmah dan argumentasi yang
sehat. Metode ini menekankan pentingnya
mendengarkan dengan empati dan
menyampaikan pendapat dengan adab,
sehingga tercipta suasana yang mendukung
terjadinya saling pengertian. Di Kelurahan
Pampang, Kota Makassar yang memiliki
masyarakat dengan latar belakang agama dan
budaya yang beragam, pendekatan ini sangat
relevan. Dengan Mujadalah, masyarakat
tidak hanya diajak untuk memahami ajaran
agama, tetapi juga diajarkan bagaimana
menyelesaikan masalah secara bijak dan
damai, tanpa harus mempertajam perbedaan.

Dampak positif dari penerapan metode
ini sangat terasa dalam kehidupan
bermasyarakat. Nilai-nilai toleransi, kerja
sama, dan kepedulian sosial menjadi semakin
kuat. Ketegangan antar kelompok dapat
diminimalisir, dan suasana harmonis tetap
terjaga meskipun perbedaan tetap ada.
Diskusi yang dilakukan secara terbuka dan
adil membuka jalan bagi masyarakat untuk
menemukan solusi bersama yang
mencerminkan keadilan dan kebersamaan.
Dengan demikian, metode dakwah berbasis
dialog seperti ini tidak hanya memperkuat
pemahaman keagamaan, tetapi juga berperan
sebagai perekat sosial dalam membangun
kehidupan bermasyarakat yang rukun dan
damai.

KESIMPULAN
Berdasarkan hasil penelitian, dapat

disimpulkan bahwa keberhasilan dakwah di
wilayah multikultural seperti Kelurahan
Pampang sangat bergantung pada pendekatan
metode dakwah yang kontekstual, humanis,
dan kolaboratif. Tiga metode utama yang
digunakan yaitu Bi Al-hikmah , Mauizatul
Hasanah, dan Mujadalah Billati Hiya Ahsan

terbukti memberikan kontribusi signifikan
dalam menciptakan perubahan sikap,
memperkuat nilai-nilai keagamaan, dan
membangun harmoni sosial.

Metode Bi Al-hikmah menekankan
pentingnya kebijaksanaan dalam
menyampaikan dakwah, yang tercermin
dalam penghormatan terhadap keberagaman
budaya dan agama, serta keterlibatan aktif
pemerintah dan kolaborasi antar organisasi
dalam mendukung kegiatan dakwah.
Pendekatan ini menciptakan ruang toleransi,
penghargaan terhadap pluralisme, dan
memperkuat sinergi antar elemen masyarakat.

Metode Mauizatul Hasanah berhasil
membentuk karakter masyarakat, khususnya
generasi muda, melalui nasehat yang lembut
dan pengajaran yang bersifat membangun.
Dakwah tidak dilakukan secara memaksa,
tetapi melalui keteladanan dan komunikasi
empatik yang efektif, sehingga mampu
menyentuh aspek moral dan spiritual
individu secara mendalam.

Metode Mujadalah Billati Hiya Ahsan
sangat efektif dalam masyarakat yang
heterogen karena menggunakan pendekatan
dialogis, personal, dan diskusi terbuka.
Pendakwah membangun hubungan personal
dengan mad’u, dan membuka ruang dialog
yang konstruktif, adil, dan saling menghargai.
Pendekatan ini mampu mengatasi konflik dan
mendorong partisipasi aktif dalam menjaga
kerukunan antar kelompok masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA
Amin, Masyhur. Metode Dakwah Islam dan Beberapa

Keputusan Pemerintah Tentang Aktivitas
Keagamaan. Yogyakarta: Sumbangsih, 1980.

An-Nabiry, Fathul Bahri. Meniti Jalan Dakwah: Bekal
Perjuangan Para Da’i. Jakarta: Amzah, 2008.

Budiantoro, Wahyu, dan Khafidhoh Dwi Saputri.
“Pengembangan Dakwah Multikultural Di Era
Digital.” ICODEV: Indonesian Community
Development Journal 2, no. 1 (2021): 13–22.
https://doi.org/10.24090/icodev.v2i1.5294.

Huda, Zainol. “Dakwah Islam Multikultural (Metode
Dakwah Nabi SAW Kepada Umat Agama
Lain).” Religia 19, no. 1 (2016): 89.
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661.

https://doi.org/10.24090/icodev.v2i1.5294
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661


Penerapan Metode Dakwah pada Masyarakat Multikultural di Kelurahan Pampang Kecamatan
Panakkukang Kota Makassar

Herman, Syamsul Bahri

Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 6, No. 2, pp. 160-168, 2025 | 168

Kamelia, Vivi. “Metode Dakwah Mauidzatil Hasanah
Dalam Membentuk Karakter Santri Pondok
Pesantren Al-Ikhlas Desa Keagungan Ratu
Kabupaten Tulang Bawang Barat.” Skripsi,
2019.

Kementerian Agama Republik Indonesia. “Qur’an
Kemenag.” Official Website Departemen
Kementrian Agama RI.

Muzaki, Iqbal Amar. “Pendidikan Toleransi Menurut
QS Al-Baqarah Ayat 256 Prespektif Ibnu
Katsir.” Jurnal Wahana Karya Ilmiah 3, no. 2
(2019): 412–414.

Najih, Shihabuddin. “Mau’Idzah Hasanah Dalam Al-
Qur’an Dan Implementasinya Dalam
Bimbingan Konseling Islam.” Ilmu Dakwah 36,
no. 1 (2016): 144–169.

Nawawi, Nawawi. “Dakwah Dalam Masyarakat
Multikultural.” KOMUNIKA: Jurnal Dakwah
Dan Komunikasi 6, no. 1 (1970).
https://doi.org/10.24090/komunika.v6i1.347.

Pebriyanto, Edwin, dan Ali Hasan Siswanto.
“Kearifan Lokal Dan Multikulturalisme Dalam
Dakwah Nusantara: Revitalisasi Nilai Lokal
Dalam Merespons Globalisasi.” Jurnal
Penelitian Nusantara 1, no. 2 (2025): 756–761.

Puteh Saifullah, M. Ja’far. Dakwah Tekstual dan
Kontekstual Peran dan Fungsi dalam
Pemberdayaan Ekonomi Umat. Yogyakarta:
Aka Group cv, 2006.

Ramdani, Fauziah, dan Zelfia. “Dakwah Multikultural:
Pendekatan Komunikasi Antarbudaya Dalam
Menyebaran Islam.” SNIIS: Seminar Nasional
Universitas Negeri Surabaya, no. 2016 (2020):
1310–1323.

Ramdhan, M. “Metode Dakwah Masyarakat
Multikultur.” Jurnal JMDIK (Manajemen
Dakwah Dan Ilmu Komunikasi) 1, no. 1 (2024):
1–245.

Riyadi, Agus. “Harmoni Beragama: Model Dakwah
Multikultural Untuk Membangun Perdamaian
Di Nusantara.” Mawa Izh: Jurnal Dakwah Dan
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 15, no. 1
(2024): 1–25.
https://doi.org/10.32923/maw.v15i1.4321.

Salsabia, Annisa Zahra, Chatib Saefullah, dan Rojudin
Rojudin. “Penerapan Metode Mujadalah Dalam
Dialog Antar Iman.” Tabligh: Jurnal
Komunikasi Dan Penyiaran Islam 8, no. 1
(2024): 25–42.
https://doi.org/10.15575/tabligh.v8i1.25140.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan
dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 7. Jakarta:
Lentera Hati, 2002.

Suriani, Julis. “Komunikasi Dakwah Di Era Cyber.”
An-Nida’ 42, no. 2 (2018): 40–41.

Yani, Muhammad Turhan, dkk. “Islam dan
Multikulturalisme: Urgensi, Transformasi, dan
Implementasi dalam Pendidikan Formal.”
Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 3 (2020):
63.

Zaprulkhan. “Dakwah Multikultural.” Mawa’Izh:
Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial
Kemanusiaan 8, no. 1 (2017): 160–177.
https://doi.org/10.32923/maw.v8i1.703.

https://doi.org/10.24090/komunika.v6i1.347
https://doi.org/10.32923/maw.v15i1.4321
https://doi.org/10.15575/tabligh.v8i1.25140
https://doi.org/10.32923/maw.v8i1.703

